
ІСТОРІЯ. 2(159)/2024 ~ 13 ~ 

 

 
ISSN 1728-2640 (Print) 

УДК 27-36+2-34:929+82-97](397)"652"  
DOI: https://doi.org/10.17721/1728-2640.2024.159.2 

Владислав БЕРЕГОВИЙ, асп. 
ORCID ID: 0000-0001-8708-0725 

e-mail: fili.dwarf.vladislav@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
АВТОРСТВО, ОРИГІНАЛЬНІСТЬ, ЗМІСТ ТА ІСТОРИЧНИЙ КОНТЕКСТ  

НАПИСАННЯ "ЖИТТЯ КИПРІАНА" 
 

В с т у п .  Кипріан Карфагенський є одним із найвизначніших єпископів раннього християнства. Його діяльність  
у великій мірі сприяла інституалізації єпископського інституту, а мученицька смерть піднесла до рангу святих. 
"Життя Кипріана" – текст, що дійшов до наших днів і подає інформацію про діяння Кипріана як християнина, єпископа 
та мученика. В історичній науці існує плюралізм думок щодо авторства й оригінальності написання цього тексту. 
Відсутність одностайної позиції підкреслює актуальність нового аналізу "Життя Кипріана" у процесі дослідження 
діяльності цієї постаті у площині церковної історії. Метою пропонованої публікації є визначення автора, часу, жанру 
та змістовності інформації в "Житті Кипріана". 

М е т о д и .  Під час дослідження джерела використано критичний текстологічний аналіз; завдяки історико-
компаративному методу фрагменти тексту зіставлено з іншими тогочасними агіографічними текстами ІІІ ст. після 
Р. Х. Задля встановлення часу написання джерела автор використовує проблемно-хронологічний метод. 

Р е з у л ь т а т и . Здійснено аналіз попередньої історіографії, пов'язаної з дослідженням цього тексту. Встановле-
но автора "Життя Кипріана" та наведено ряд аргументів на користь цієї позиції. Зафіксовано приблизну хронологію 
написання цього тексту та заперечується компілятивний характер джерела. Охарактеризовано жанр і мету напи-
сання цього тексту, подано зміст джерела й оцінено його інформативність. 

В и с н о в к и .  Дискусія серед учених полягає в питанні авторства й оригінальності тексту "Життя Кипріана". 
Автором тексту є Понтій, диякон Кипріана, про що згадує Єронім Стридонський. На користь цього свідчить особли-
вий стиль автора, комплексність і послідовність викладу інформації в тексті, а також посилання на фрагменти ран-
ньої творчості самого Кипріана. Текст є оригінальним і цілком наслідує агіографічну традицію африканської церкви. 
Текст написано сучасником Кипріана після його смерті, близько 259 р. після Р. Х. Автор "Життя Кипріана" мав на меті 
сакралізувати життєвий шлях Кипріана Карфагенського та пояснити всі незручні моменти його єпископства. Біо-
графічні дані, не пов'язані з церковною діяльністю Кипріана, у тексті фактично відсутні. Джерело написане виключно 
в дусі ранньохристиянського світогляду сучасником Кипріана після його смерті та сповнене численних ремінісценцій 
до Святого Письма. 

 

К л ю ч о в і  с л о в а :  суспільство Стародавнього світу, античної Греко-Римської цивілізації та середніх віків, 
християнство, Римська імперія, Карфаген, Кипріан Карфагенський, Римська Африка, агіографія, церковна історія, 
мучеництво. 

 
Вступ 
Кипріан Карфагенський є визначною фігурою сере-

дини ІІІ ст. після Р. Х., як для раннього християнства 
Римської Африки, так і загалом для формування антич-
ної Донікейської церкви. У великій мірі про цього карфа-
генського єпископа ми дізнаємося з його власного пи-
семного доробку: трактатів і праць епістолярного жан-
ру, а також листів, адресованих власне Кипріану його 
співбесідниками. Проте існують два джерела, що мають 
описовий характер життя та мученицької смерті єписко-
па Карфагену: "Проконсульські акти святого Кипріана" 
("Acta Proconsularia Sancti Cypriani") та "Життя Кипріа-
на" (Vita Cypriani). У нашій статті ми використовуємо ці 
джерела з CSEL за редакцією В. Гартеля (Hartel, 1871, 
pp. CX – CXIV; XC – CX). Якщо проконсульські акти є 
фактично переказом суду над Кипріаном і розповідь 
про його мученицьку смерть, то "Життя Кипріана" ви-
творює особливий стиль агіографічної літератури, по-
роджуючи тим самим дискусію в історичній науці про 
жанр і мету написання цього тексту. Це джерело прико-
вує увагу істориків античної церкви, починаючи з другої 
половини ХІХ ст., оскільки містить у собі щось на 
кшталт біографії, панегірика й апології християнського 
святого. Однак, попри заявлену назву, "Життя Кипріа-
на" не подає великої конкретики біографічних даних, а 
ставить за мету подати життя єпископа Карфагену, як 
виключно досконалий у християнстві приклад для на-
слідування. Своєрідний риторичний стиль написання і 
використання художніх прийомів для возвеличення 
життя єпископа Кипріана породили давню суперечку 

щодо авторства трактату, а постійні біблійні ремінісце-
нції значно розширюють у читача розуміння світогляду 
християнина посеред гонінь на християн імператорів 
Деція Траяна, Валеріана та Галлієна. 

Актуальність пропонованої публікації полягає на-
самперед у потребі дослідження життя й діяльності 
Кипріана Карфагенського, який, незважаючи на вагоме 
значення серед ранніх патристів, наразі маловідомий 
загалу й часто перебуває в тіні пізнішого церковного 
авторитету Римської Африки Аврелія Августина. "Жит-
тя Кипріана" є текстом, який фактично сакралізує жит-
тєвий шлях єпископа Карфагену та робить спробу ка-
нонізувати його постать. Утім, оцінка тексту є різнобіч-
ною в історичній науці, а його використання в дослі-
дженні біографії  Кипріана Карфагенського триває і досі.  

Метою статті є аналіз писемного джерела, відомого 
як "Життя Кипріана". Відповідно до заявленої мети були 
поставлені такі завдання: відслідкувати стан розроб-
лення зазначеної проблематики в історичній науці, про-
аналізувати джерельну базу, пов'язану із цим текстом, 
встановити автора, здійснити аналіз самого тексту,  
з-поміж плюралізму думок дослідників визначити стиль і 
мету написання цього твору.  

Методи 
У статті використано насамперед текстологічний 

аналіз твору, здійснено україномовний переклад фра-
гментів тексту з мови оригіналу (латинська), застосо-
вано історико-компаративний метод, а саме зістав-
лення та порівняння твору з іншими джерелами дослі-
джуваного регіону.  

© Береговий Владислав, 2024



~ 14 ~      В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка 
 

 
ISSN 1728-3817 

Результати 
Джерело "Життя Кипріана" дійшло до нас у декіль-

кох екземплярах, особливо важливим є "Челтменський 
список", відкритий Теодором Моммзеном. Цей мануск-
рипт містить канон Святого Письма, а також праці Ки-
пріана Карфагенського. Наприкінці до цих праць Кипрі-
ана був доданий також текст "Життя Кипріана". За оцін-
кою дослідників, манускрипт переписували в ІХ–Х ст., 
проте укладання "Челтменського списку" належать до 
середини ІV ст., тобто  список праць було укладено 
близько 360 рр. після Р. Х. (Sanday, 1891, pp. 217–325). 
У жодному із наявних манускриптів, зокрема й у "Челт-
менському списку", не зазначено ім'я автора, який узяв-
ся за написання життя Кипріана Карфагенського 
(Harnack, 1913, p. 2). Існує лише одна згадка про те, що 
автором "Життя і страждань Кипріана" був так званий 
Понтій Карфагенський. Цю інформацію надає Єронім 
Стридонський у праці "Про знаменитих мужів" , вказую-
чи у гл. 68, що Понтій був дияконом Кипріана і написав 
працю про його життя (Jerome, 1999, p. 98). З огляду на 
це, в історичній науці, починаючи із середини ХІХ ст., 
розгорнулася наукова полеміка про авторство й оригі-
нальність згаданого джерела. Серед тих, хто особливо 
уважно опрацьовував цей текст, були: П. Монсо 
(Monceaux, 1901. p. 179–197) та А. фон Гарнак 
(Harnack, 1913), які з довірою поставилися до оригіна-
льності джерела (Гарнак також надав його німецькомо-
вний переклад у своїй праці); В. фон Хартель, якого 
критичне видання мовою оригіналу й використовується 
нами у процесі дослідження самого тексту "Життя Ки-
пріана" (Hartel, 1871); Р. Райценштейн на відміну від 
А. Фон Гарнака підходить з меншою довірою до авторс-
тва та датування цього тексту й робить спробу визна-
чити, звідки саме автор бере інформацію про суд над 
Кипріаном (Reitzenstein, 1913); Г. Дессау, який бере до 
уваги й епіграфічні матеріали Римської Африки вказа-
ного періоду, підтримує теорію про те, що Понтій був 
дійсно автором цього трактату (Dessau, 1916, pp. 65–72). 
Під час дослідження до уваги бралися також праці 
К. Г. Гетца (Goetz, 1891), М. Пелегріно (Pellegrino, 1955), 
С. Мормана (Mohrmann, 1975) та М. Сейджа (Sage, 
1975). Одними з останніх історичних робіт, присвячених 
дослідженню життя й діяльності Кипріана Карфагенсь-
кого, є стаття та монографія Ч. Бобертза, у яких автор 
аналізує "життя Кипріана" та використовує його для 
дослідження біографії карфагенського єпископа (Bobertz, 
1992, pp. 112–128; 2023).  

Під час дослідження агіографічні тексти Африки 
ІІІ ст. після Р. Х., а саме: "Страждання Перпетуї та Фе-
ліцити", "Страждання святих Маріана та Якова" та 
"Страждання святих Монтана та Луція" використовува-
ли з критичного видання Г. Музурілло (Musurillo, 1972). 

Ураховуючи згадану інформацію, повторно деталі-
зуємо, що нам відомо про "Життя Кипріана": джерело 
збереглося у зібранні текстів канону Святого Письма і 
праць Кипріана, які були укладені в єдиний список у 
середині ІV ст. після Р. Х. "Життя Кипріана" є анонімним 
твором. Єдину зачіпку, що твір був написаний сучасни-
ком Кипріана Карфагенського Понтієм, знаходимо в 
Єроніма Стридонського: "Понтій, диякон Кипріана, ви-
тримуючи разом з ним заслання, до дня його страж-
дання, залишив видатний твір життя і страждання Ки-
пріана" (Jerome, 1999, p. 98). 

В історичній науці немає єдиної думки щодо переко-
наності у твердженні Єроніма Стридонського. Адже 
диякона Понтія не згадано в жодному з листів і тракта-
тів Кипріана, а написаний текст, як зазначалося, є ано-

німним. Гарнак ставиться з довірою до твердження 
Єроніма щодо авторства Понтія (Harnack, 1913, p. 3). 
Хартель у своєму виданні перед текстом вказав: "При-
писується, що написано Дияконом Понтієм" (Hartel, 
1871, ХС), відповідно, він мав сумніви щодо повноцін-
ного авторства Понтія. Цікаву версію висловлює 
Дессау, наводячи приклад епіграфічного матеріалу, що 
зберігся на форумі в м. Курубіс, де латиною вказано 
ім'я Понтій: "Pontius vir bonus" (місто Курубіс поруч із 
Карфагеном, куди Кипріан був відправлений на заслан-
ня і, судячи із "Життя Кипріана", його супроводжував 
туди диякон Понтій), Спираючись на це, Дессау ствер-
джує, що цей диякон раніше був знатним мешканцем 
Курубіса й обіймав муніципальні посади. Тож не є збі-
гом, що після прийняття християнства саме Понтій, бу-
вши дияконом Кипріана, супроводжував його на за-
слання в місто Курубіс у 257 р. Р. Х., адже, відповідно, 
був раніше мешканцем цього поселення (Dessau, 1916, 
pp. 70–72). Цю версію можна підтвердити тим, що в 
"Житті Кипріана" у гл. 12, автор дуже тепло відгукується 
про місце заслання, його мешканців, вказує на "сприят-
ливе та тихе місце (Hartel, 1871, pp. CII–CIV). Це може 
наштовхувати на думку, що пієтет до міста Курубіс від-
чувається через те, що воно було рідним автору. Вису-
нута версія Дессау є цікавою для розгляду, однак вона 
тримається тільки на одному епіграфічному написі з 
іменем, що збігається з іменем автора. Версію Дессау 
про походження Понтія неможливо ні заперечити, ні 
підтвердити через брак ще якихось фактів. Утім, сумні-
ватися в тому, що твір належить одному автору і що 
ним був Понтій, диякон Кипріана, причин немає. На ко-
ристь цього свідчать подані нижче аргументи. 

По-перше, "Життя Кипріана" написане рукою однієї 
людини й не є компіляцією інших творів. Адже в тексті 
бачимо специфічну африканську латину, а сам автор 
дотримується єдиного власного стилю, часто викорис-
товуючи риторичні запитання, кон'юнктивний спосіб 
побудови речення, панегіричний стиль опису діяльно-
сті Кипріана. Це свідчить про те, що у цього джерела 
один автор. До того ж, аналогічних текстів не існувало 
в той час, тому що "Життя Кипріана" написано й із 
хвалебною, й апологетичною, і частково біографічною 
метою. Дехто з дослідників убачає в цьому тексті по-
дібність зі "Стражданнями Перпетуї та Феліцити", агіо-
графічним джерелом Римської Африки початку ІІІ ст. 
після Р. Х. (Aronen, 1984, pp. 67–70). Однак у цьому 
немає нічого дивного. Агіографічна праця, що опові-
дає про карфагенських мучениць, була популярною в 
африканській церкві й очевидно мала вплив і на авто-
ра "Життя Кипріана". В обох текстах однаково наявні 
видіння до мучеників, що передбачають їм майбутні 
страждання: Перпетуя уві сні бореться з єгиптянином 
(Musurillo, pp. 116–119), а Кипріану про це жестом 
оповідає ангел, про що описується у гл. 12-13 (Hartel, 
1871, pp. CII–CV), в обох текстах зустрічаємо ремініс-
ценції до Святого Письма. Вплив "Страждань Перпетуї 
та Феліцити" на "Життя Кипріана" відбувається через 
послідовність традиції до культу мучеництва в церкві 
Африки. До речі, Понтій про це сам наголошує у гл. 1, 
де присутні такі рядки: "...наші предки дарували шану 
мучеництва плебеям і катехуменам, що були гнані 
такою достойністю..." (Hartel, 1871, p. ХС). Автор підк-
реслює: якщо церква шанувала раніше мучеників, що 
були катехуменами та простими мирянами, то єпископ 
тим паче заслуговує на таку славетну пам'ять. Та хто 
ж ці катехумени і "плебеї"? Зі значною вірогідністю це 
й були Феліцита, Перпетуя й інші катехумени, що зга-



ІСТОРІЯ. 2(159)/2024 ~ 15 ~ 

 

 
ISSN 1728-2640 (Print) 

дуються у джерелі початку ІІІ ст. Відповідно, Понтій, 
спираючись на традицію церкви Карфагену, вставляє 
"Життя Кипріана", як продовження агіографічного на-
ративу християнської спільноти Африки. Проте ево-
люція традиції аж ніяк не заперечує оригінальності 
написання цього нарису. 

По-друге, як ми вже зазначали, автор трактату мав 
гідну риторичну освіту, адже формулює послідовний 
виклад матеріалу, чітко переслідуючи сукупність думок: 
пояснити всі незручні моменти біографії Кипріана Кар-
фагенського та завершити розповідь його мученицькою 
смертю, що в підсумку приводить до фактичної сакралі-
зації карфагенського єпископа. Як зауважував на поча-
тку ІІІ ст. після Р. Х. апологет християнства у Римській 
Африці Тертуліан  у праці "Апологія", у гл. 50: "кров 
християн – є сім'я" (Tertullian, 1977, p. 227), й автор 
"Життя Кипріана" це чудово розумів, створивши другу 
половину тексту як розповідь про мученицьке страж-
дання карфагенського єпископа, творячи це повноцінно 
у формі "Наслідування Христа" (Imitatio Christi). У тексті 
подано безперервний і дуже збалансований виклад 
матеріалу: від часу навернення Кипріана у християнст-
во до його мученицької кончини, себто отримання "він-
ця мучеництва" (Goetz, 1891, p. 28). Автор тексту не 
надає фактично жодної зайвої емоції в оповіді, а дії 
Кипріана описуються завдяки зовнішнім чинникам, себ-
то, що за його обранням на посаду єпископа,  його пе-
реховуванням від гоніння Деція Траяна, а згодом муче-
ництвом, стоїть не власне бажання, а "воля Бога". Про-
віденціалізму та у великій мірі імперсональної побудови 
речень автор дотримується протягом написання всього 
тексту "Життя Кипріана". Якби текст писався багатьма 
авторами, чи був би інтерпольований, то ця схема на-
писання була б порушена і це було б видно. 

По-третє, аргументом щодо авторства Понтія слу-
жить також і те, що автор був добре ознайомлений з 
ученням Кипріана, а, відповідно, і його трактатами.  
У кількох випадках ремінісценції до Святого Письма у 
Понтія не випадкові: порівняння життя Кипріана зі 
Старозавітним Йовом і згадки книги Товита взяті через 
використання цих сюжетів самим же Кипріаном у трак-
таті "Про смертність" (de mortalitate), також помітне 
використання праці "До Квірина" ("Аd Quirinum") 
(Bobertz, 1992, p. 113). Це відповідає тому, що автор 
"Життя Кипріана" мав би бути сучасником карфагенсь-
кого єпископа, і кандидатура наближеного до нього 
диякона збігається з цією позицією. Тож не дивно, що 
навіть лише в одній згадці Понтій зазначається Єроні-
мом Стридонським як диякон, що розділив з Кипріа-
ном вигнання і написав "почесну працю" (еgregium 
volumen). Цей нарис уже на момент життя Єроніма 
вважали гідним не тільки через те, що він сакралізував 
життєвий шлях Кипріана, а й тому, що був досконало у 
художньому сенсі оформленим. Очевидно, що його 
писали для загалу, а точніше – для християн африка-
нської церкви, тож автору не було потреби вказувати 
своє ім'я, адже сучасникам був, судячи з усього, відо-
мий той факт, що саме диякон Понтій розділив із Ки-
пріаном його заслання в Курубіс й описав це згодом. 
Зрештою, сам Понтій фактично не зазначає про себе 
нічого особливого в цьому тексті, окрім того, що пише 
у множині про прибуття до місця заслання. Як влучно 
підмічено Гарнаком: "ім'я автора загубилося в імені 
героя" (Harnack, 1913, p. 43). Тож варто поставити 
запитання, чи є дивним те, що ім'я Понтія, як автора 

цієї праці, згадується тільки один раз, у ІV ст. після 
Р. Х. в Єроніма? Зовсім ні, адже, найімовірніше, не 
було потреби постійно нагадувати про загальновідо-
мий факт іншим.  

По-четверте, Гарнак вказує на написання твору від-
разу після мученицької смерті Кипріана, тобто близько 
259 р. після Р. Х. (Harnack, 1913, p. 3). Неможливо точ-
но встановити, коли був написаний текст, але необхід-
но звернути увагу на те, що він має апологетичні риси. 
Вочевидь, опоненти Кипріана після його смерті ще жи-
ли й незручні моменти біографії африканського єписко-
па варто було пояснити та певної мірою виправдати 
супроти його недругів. Якби "Життя Кипріана" було на-
писано значно пізніше після його смерті, то виклад ма-
теріалу міг би бути сфокусований виключно на панегі-
ричному стилі. Виправдання Кипріана не мали б сенсу. 
Апологія була актуальною насамперед під час його 
життя та мала б сенс у найближчі роки після мучениць-
кої кончини.  

Зазначимо також і такий факт, що автор джерела 
вказує, що використовує "Акти" при описі чуду над  
Кипріаном: маються на увазі "Проконсульські акти свя-
того Кипріана". Проте, які саме? Сухий судовий прото-
кол, чи переписаний й оброблений уже рукою христия-
нина текст (Hartel, 1871, pp. CX–CXIV) в агіографічному 
жанрі "Акти мучеників" (Acta Martyrum), який дійшов до 
наших днів? Це намагався визначити Р. Райценштейн, 
який, урешті, дійшов висновку, що автора тексту не бу-
ло під час суду над Кипріаном, адже для опису суду над 
ним він користувався вже зазначеними Проконсульсь-
кими актами (Reitzenstein, 1913, pp. 9–13). 

До того ж, варто звернути увагу й на інший цікавий 
факт. Африканська церква, поряд із "Життям Кипріана", 
породила ще два агіографічні тексти, які теж мають 
стосунок до гонінь імператорів Валеріана та Галлієна, а 
також згадують Кипріана: "Страждання святих Маріана 
та Якова" та "Страждання святих Монтана та Луція" 
(Musurillo, 1972, pp. 194–213, pp. 214–239). В обох текс-
тах фігурує Кипріан, який з'являється мученикам і до-
помагає їм у стражданнях. Тексти, судячи з усього, на-
писані вже у 259 р. після Р. Х., або й пізніше, адже Ки-
пріан у них уже є святим мучеником. Поширена думка, 
що "Страждання святих Монтана та Луція"  було напи-
сане теж дияконом Понтієм (Musurillo, 1972, p. XXXV). 
Так чи інакше, якщо загалом подивитися на ці агіогра-
фічні тексти досліджуваного періоду, то формується 
певний канон написання, що розпочався ще зі "Страж-
дання Перпетуї та Феліцити". Якщо допустити, що дия-
кон Понтій був причетний до написання і наступних піс-
ля "Життя Кипріана" агіографічних текстів, то ці тексти 
є, зокрема, і продовженням загального наративу щодо 
сакралізації карфагенського єпископа. Реконструюємо 
таку схему: спершу після його смерті пишуть опис його 
благих діянь і мученицької смерті, а вже згодом він як 
святий мученик з'являється у зазначених наступних 
агіографічних текстах, як той, хто допомагає христия-
нам під час гоніння. Тож виходить надзвичайно логіч-
ним, що ці тексти з'являються після смерті Кипріана. У 
момент, коли його опоненти були ще живими, коли цер-
ковні суперечки, у яких фігурував єпископ, ще не вщух-
ли, коли пам'ять про те, що Кипріан переховувався під 
час першого гоніння, коли інші страждали, не забулася. 
Тож, як зазначалося вище, можливо до цих текстів і 
була дотичною одна рука, саме диякона Понтія. Імовір-
но, тут формується загальний наратив прихильників  



~ 16 ~      В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка 
 

 
ISSN 1728-3817 

і послідовників карфагенського єпископа. Ми не знаємо 
точно. Однак логіка написання текстів свідчить, що во-
ни були написані дійсно незадовго після смерті єписко-
па Кипріана й мали на меті наголосити на його святості. 

Аналіз тексту показує на протилежність назви й на-
повненого вмісту. Тобто, автор від початку дає зрозумі-
ти, що "Життя Кипріана" зовсім не є сухим біографічним 
описом життя Тасція Цецилія Кипріана. Це й не тільки 
панегірик, як стверджує Монсо (Monceaux, 1901, 
pp. 191–195). Понтій у гл. 2 зауважує: "По правді, діяння 
людини Божої не варто лічити з іншого місця, крім як від 
народження для Бога" (Hartel, 1871, p. ХСI). Відповідно, 
Кипріан зображується вже після прийняття християнст-
ва, одержання "нового народження". Його попередня 
біографія автору не цікава, вона є елементом мирсь-
кого життя, а не духовного. Важливим для автора є  
його шлях до святості. Однак, навіть попри доволі скупі 
біографічні дані, з тексту можна дізнатися коротку біо-
графічну інформацію про Тасція Цецилія Кипріана у тій 
же гл. 2: "Можливо, благочестива душа і була занурена 
в навчання й хороші мистецтва, а проте, я це опускаю, 
оскільки з цього немає користі, окрім мирської" (Hartel, 
1871, p. ХСI). "Навчання й хороші мистецтва" (studia 
et bonae artes) – так лаконічно описує Понтій поперед-
нє життя Кипріана. Однозначно визначити, що автор 
мав на увазі під цим явищем, складно, однак, урахо-
вуючи контекст античного середовища, освіченість 
Кипріана, що відображається в його листах і тракта-
тах, уміння апелювати до законів під час суду над 
ним, можна погодитися з твердженням, що Понтій 
дає натяк на попередню діяльність Кипріана як рито-
ра (Clarke, 1965, p. 638). Проте ця скрупульозність 
показує, знову ж таки, зовсім іншу мету тексту "Життя 
Кипріана". Біографія тут полягає виключно в агіогра-
фічному контексті, і не більше.  

Зміст джерела базується на таких ключових епізо-
дах: вступна оповідь про те, що пам'ять про Кипріана не 
повинна бути забутою; інформація про навернення Ки-
пріана до християнства, опис його чеснот, зокрема і 
згадка про роздачу свого майна бідним; здобуття свя-
щенства; інформація про пресвітера Цецилія, який був 
наставником Кипріана у християнській вірі, а перед 
смертю заповів йому опікуватися його дружиною та 
дітьми (звідси в Кипріана ще одне ім'я – Цецилій); об-
рання ще неофітом Кипріана на єпископа, завдяки про-
ханню народа, який, за словами автора, був бого-
натхненним у ту мить; апологія, чому єпископ Карфаге-
ну укрився під час гоніння й ухилився від мучеництва 
задля того, щоб, як пише автор: "...очолював централь-
ну дорогу церкви на бурхливому шляху, поміж хвилями 
схизм, що ворогують" (Hartel, 1871, p. ХСVII); опис спа-
лаху епідемії чуми, під час якого Кипріан давав наста-
нови щодо порятунку ближніх; розповідь про заслання 
єпископа Карфагену, коли настало нове гоніння в місто 
Курубіс; опис міста заслання, доброзичливості людей 
цієї місцевості до "майбутнього мученика"; розповідь 
про видіння Кипріану ангела уві сні, який жестами пе-
редбачив йому прийдешню мученицьку смерть через 
усікновення мечем; прохання Кипріана у проконсула 
про відстрочку, яка йому була надана для узгодження й 
завершення всіх благих справ; різкий прихід принцепса 
із солдатами в сади Кипріана, де він перебував, очікую-
чи мучеництва (згадка про те, що свої сади Кипріан 
колись продав для допомоги бідним, однак вдячною 
паствою вони йому були повернені); перенесення подій 

у сам Карфаген, ведення Кипріана до преторії; пропо-
зиція воїна-тессарія дати свій одяг спітнілому єпископу 
(адже воїн бажав володіти закривавленим потом муче-
ника); зачитування смертного вироку Тасцію Цецилію 
Кипріану; супровід єпископа великою кількістю людей 
до місця мучеництва; оспівування Кипріанової мучени-
цької смерті та возвеличення його прикладу для всіх 
християн; сум автора, що не постраждав разом із ним.  

Стислий опис інформації, яку подає це джерело, 
наштовхує на розуміння чіткої моделі написання твору, 
де кожна частина є логічним підведенням до наступно-
го кроку в житті єпископа, наприклад, ухилення від го-
ніння є виправданим заради допомоги церкві, тим паче, 
що надалі мучеництво таки було здійснене. Передба-
чення ангелом кончини є підкріпленням доказу, що це 
воля Божа. Мабуть, чи не єдиним висловленням особи-
стої емоції та бажання автора є останні слова тексту, 
коли автор сумує, що не постраждав разом зі своїм 
учителем. Це ще більше наштовхує на думку, що текст 
був написаний сучасником Кипріана, людиною, яка його 
бачила і переживала все це на власні очі, адже в тако-
му системному тексті не було б сенсу вставляти опис 
власних емоцій наприкінці, якби тільки вони не ятрили 
душу самого автора. 

Характерною особливістю тексту є превалювання ви-
ключно ранньохристиянського типу мислення. Рання 
церква задля пояснення подвигу мучеництва, возвели-
чення конкретних постатей неодноразово шукала анало-
ги в рисах античної культури. Наприклад, у "Мучеництві 
Аполлонія" кінця ІІ ст. після Р. Х. у гл. 41 (Musurillo, 1972, 
pp. 100–101) та "Мучеництві Піонія" у гл. 17 (Musurillo, 
1972, pp. 158–159) зустрічаються згадки Сократа, його 
безневинної та героїчної смерті (Сократ часто фігурує в 
ранньохристиянській літературі (Franek, 2016, pp. 31–58)). 
Мученика Піонія також порівнюють із благородним атле-
том у гл. 22 (Musurillo, 1972, pp. 164–165). Згадана рані-
ше карфагенська мучениця Перпетуя у видінні має фак-
тично модель гладіаторського бою з велетнем-
єгиптянином, що описується у гл. 10 (Musurillo, 1972, 
pp. 116–119). Однак нічого подібного в "Житті Кипріана" 
немає. Текст сповнений багатьох посилань на сюжети зі 
Святого Письма, проте античні греко-римські мотиви з 
історії, міфології тощо, немов би навмисно не згадуються 
автором, що є особливою рисою цього джерела. 

У тексті щонайменше близько десяти разів є пряме 
порівняння епізодів життя Кипріана з діями й особами, 
що містяться у Святому Письмі. Автор, наприклад, зга-
дує: Послання до Тимофія I, 3:6 (Біблія, 2004), про но-
вонавернених; про євнуха, який був охрещений Пили-
пом; порівнює Кипріана з Йовом Багатостраждальним; 
вказує на те, що обрання Кипріана на єпископа великою 
кількістю народу могло повторити апостольський досвід 
"опущення через вікно", мається на увазі відсилка на 
євангельський епізод зі зціленням розслабленого у  
Капернаумі, якого спустили через дах до Христа, про це 
згадується у Євангеліях від Матвія 9, 1–8, від Марка 2, 
1–8, від Луки 5, 17–26 (Біблія, 2004); порівняння Кипріа-
на з доброзичливим Товією та порівняння допомоги 
Кипріану під час заслання з поміччю птахів Іллі й анге-
лів Даниїлу; обіцяний день мучеництва, що показаний 
жестом у видінні ангелом Кипріану порівнюється з пе-
редбаченням пророку Захарії народження довгоочіку-
ваного сина. Отже, влучні порівняння з епізодами Свя-
того Письма не є випадковими, адже текст подає життя 
Кипріана як досконале, й у такий спосіб виводить його 
на сакральний рівень. 



ІСТОРІЯ. 2(159)/2024 ~ 17 ~ 

 

 
ISSN 1728-2640 (Print) 

Дискусія і висновки 
В історичній науці немає єдиної думки щодо автор-

ства й оригінальності твору "Життя Кипріана", що дій-
шов до нас у кількох рукописах. Однак панівною є по-
зиція, що текст оригінальний та не є компіляцією. Точ-
не ім'я автора твору вказує Єронім Стридонський у 
середині ІV cт. після Р. Х. – це Понтій, диякон єписко-
па Кипріана Карфагенського. Немає істотних причин 
ставити під сумнів оригінальність тексту й авторство 
Понтія, оскільки: 

• по-перше, текст стилістично однорідний, сповне-
ний часто складних мовних зворотів, притаманних регіо-
ну Римської Африки. У ньому прослідковується данина 
попередньо написаному агіографічному джерелу 
"Страждання Перпетуї та Феліцити". Це підтверджує як 
те, що його писала одна особа, так і те, що текст був 
написаний у межах специфічного контексту та конкрет-
ного регіону і для Карфагенської церкви, відповідно; 

• по-друге, джерело має чітку мету написання і не є 
зібранням багатьох не пов'язаних між собою християн-
ських сентенцій.  Автор "Життя Кипріана" часто описує 
здійснення подій через перифраз, щоб подати це не як 
власне бажання Тасція Цецилія Кипріана, а як те, що 
відбувається через призму "волі Божої";  

• по-третє, автор був добре ознайомлений із творчі-
стю і вченням самого Кипріана Карфагенського, адже 
навмисно подає використовувані раніше Кипріаном біб-
лійні аналогії в тексті. Те, що ім'я Понтія, як автора, зга-
дується тільки в Єроніма Стридонського, пояснюють 
тим, що сучасникам не було потреби позначати загаль-
новідомий факт, хто супроводжував Кипріана в місце 
заслання та написав цей визначний трактат; 

• по-четверте, "Життя Кипріана" було написано не-
забаром після мученицької смерті Кипріана, близько 
259 р. після Р. Х., адже текст має апологетичні риси, де 
автор пояснює й виправдовує незручні моменти біо-
графії карфагенського єпископа. Це було потрібно саме 
в той час, коли опоненти Кипріана ще були живі, з ме-
тою закарбувати саме світлу пам'ять про нього, яка 
гідна хвалебності та наслідування.  

"Життя Кипріана" не можна вважати класичною біо-
графією, оскільки текст вибірково подає інформацію 
про Кипріана вже після його навернення до християнст-
ва, а про його попередній етап життя майже не вказує 
конкретної інформації. Головними подіями в тексті є 
обрання Кипріана єпископом, панегіричний опис його 
діянь, пояснення, чому він ухилився від першого гонін-
ня, екзил, видіння ангела та мученицька кончина. 

Джерело написане в дусі ранньохристиянського сві-
тогляду. У ньому, на відміну від інших текстів ранньої 
церкви, відсутні порівняння із сюжетами античними, не 
використовуються філософські формулювання чи якісь 
явні риси, притаманні язичницькій культурі. Єдиний тип 
аналогій автор диякон Понтій віднаходить в епізодах 
Святого Письма. Він прямо згадує близько десяти разів 
різні пасажі Старого та Нового завітів, порівнюючи їх зі 
сторінками життя Кипріана Карфагенського. Викорис-
тання численних ремінісценцій до Біблії в описі життє-
вого шляху єпископа Кипріана тим самим сакралізує 
його життя, яке у тексті й завершується мучеництвом за 
віру в Ісуса Христа. 

 
Список використаних джерел 
Біблія. (2004). Книги Священного Писання Старого і Нового Завіту: 

в українському перекладі з паралельними місцями. Видання Київської 
Патріархії Української Православної Церкви Київського Патріархату. 

Aronen, J. (1984). Indebtedness to Passio Perpetuae in Pontius' Vita 
Cypriani. Vigiliae Christianae, 38(1), 67–76. https://doi.org/10.2307/1583532 

Bobertz, C. (2023). Cyprian of Carthage: Priest and Patron. Peeters 
Publishers. 

Clarke, G. W. (1965). The Secular Profession of St. Cyprian of 
Carthage. Latomus, 24(3), 633–638. http://www.jstor.org/stable/41523248  

Dessau, H. (1916). Pontius, der Biograph Cyprians. Hermes, 51(1), 65–72. 
http://www.jstor.org/stable/4473548  

Goetz, K. (1891). Geschichte der Cyprianischen Litteratur bis zu der 
Zeit der ersten Erhaltenen Handschriften. Verlag von R. Reich vorm. C. Detloffs 
Buchhandlung. 

Harnack, A. (1913). Das Leben Cyprians von Pontius: Die Erste 
christliche Biographie. J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. 

Hartel, G. (1871). S. Thasci Caecili Cypriani Opera Omnia Vol. 3. 
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum. 

Jerome, S. (1999). On illustrious men (T. P. Halton, Trans.). The 
Catholic University of America Press. 

Mohrmann, C. (1975). Introduzione in Vita di Cipriano, Vita di 
Ambrogio, Vita di Agostino. Testo critico e commento a cura di A. A. R. 
Bastiaensen, Vite dei Santi III. Milan.  

Monceaux, P. (1901).  Histoire littéraire de l'Afrique chrétienne depuis 
les origines jusqu'à l'invasion arabe. Tome deuxième. Saint Cyprien et son 
temps. Leroux.  

Musurillo, H. (1972). The acts of the christian marthyrs. Introduction 
texts and translations by H. Musurillo. The Clarendon Press. 

Pellegrino, M. (1955). Vita e martirio di San Cipriano. Alba. 
Reitzenstein, R. (1913). Die Nachrichten über den Tod Cyprians: ein 

philologischer Beitrag zur Geschichte der Märtyrerliteratur. Sitzungsberichte 
der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse. 

Sage, M. (1975). Cyprian. Philadelphia Patristic Foundation. 
Sanday, W. (1891). The Cheltenham List of the Canonical Books of the 

New Testament and of the Writings of Cyprian. Studia Biblica et 
Ecclesiastica.     

Tertullian. (1977). Apology de spectaculis (T. R. Glover (Trans.)). 
Harvard University Press. 

Bobertz, C. (1992). An Analysis of "Vita Cypriani" 3.6–10 and the 
Attribution of "Ad Quirinum" to Cyprian of Carthage. Vigiliae Christianae, 
46(2), 112–128. https://doi.org/10.2307/1583785  

 
References  
Aronen, J. (1984). Indebtedness to Passio Perpetuae in Pontius' Vita 

Cypriani. Vigiliae Christianae, 38(1), 67–76. https://doi.org/10.2307/1583532 
Bobertz, C. (1992). An Analysis of "Vita Cypriani" 3.6–10 and the 

Attribution of "Ad Quirinum" to Cyprian of Carthage. Vigiliae Christianae, 
46(2), 112–128. https://doi.org/10.2307/1583785  

Bobertz, C. (2023). Cyprian of Carthage: Priest and Patron. Peeters 
Publishers. 

Clarke, G. W. (1965). The Secular Profession of St. Cyprian of Carthage. 
Latomus, 24(3), 633–638. http://www.jstor.org/stable/41523248  

Dessau, H. (1916). Pontius, der Biograph Cyprians. Hermes, 51(1),  
65–72. http://www.jstor.org/stable/4473548  

Goetz, K. (1891). Geschichte der Cyprianischen Litteratur bis zu der 
Zeit der ersten Erhaltenen Handschriften. Verlag von R. Reich vorm. 
C. Detloffs Buchhandlung. 

Harnack, A. (1913). Das Leben Cyprians von Pontius: Die Erste 
christliche Biographie. J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. 

Hartel, G. (1871). S. Thasci Caecili Cypriani Opera Omnia Vol. 3. 
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum. 

Jerome, S. (1999). On illustrious men (T. P. Halton, Trans.). The 
Catholic University of America Press. 

Mohrmann, C. (1975). Introduzione in Vita di Cipriano, Vita di 
Ambrogio, Vita di Agostino. Testo critico e commento a cura di A. A. R. 
Bastiaensen, Vite dei Santi III. Milan.  

Monceaux, P. (1901).  Histoire littéraire de l'Afrique chrétienne depuis 
les origines jusqu'à l'invasion arabe. Tome deuxième. Saint Cyprien et son 
temps. Leroux.  

Musurillo, H. (1972). The acts of the christian marthyrs. Introduction 
texts and translations by H. Musurillo. The Clarendon Press. 

Pellegrino, M. (1955). Vita e martirio di San Cipriano. Alba. 
Reitzenstein, R. (1913). Die Nachrichten über den Tod Cyprians: ein 

philologischer Beitrag zur Geschichte der Märtyrerliteratur. Sitzungsberichte 
der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse. 

Sage, M. (1975). Cyprian. Philadelphia Patristic Foundation. 
Sanday, W. (1891). The Cheltenham List of the Canonical Books of the 

New Testament and of the Writings of Cyprian. Studia Biblica et 
Ecclesiastica.     

Tertullian. (1977). Apology de spectaculis (T. R. Glover (Trans.)). 
Harvard University Press. 

The Bible. (2004). Books of the Holy Scriptures of the Old and New 
Testaments: in Ukrainian translation with parallel places. Publication of the 
Kyiv Patriarchate of the Ukrainian Orthodox Church of the Kyiv Patriarchate. 
[In Ukrainian]. 
Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i ved :  1 0 . 0 9 . 2 02 4  

Прорецензовано  /  Re v is e d :  06 . 12 . 20 2 4  
Схвалено  до  друк у  /  Ac c e pt e d :  2 7 . 1 2 . 2 024  



~ 18 ~      В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка 
 

 
ISSN 1728-3817 

Vladyslav BEREGOVYI, PhD Student   
ORCID ID: 0000-0001-8708-0725 
e-mail: fili.dwarf.vladislav@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
AUTHORSHIP, ORIGINALITY, CONTENT AND HISTORICAL CONTEXT  

OF WRITING "LIFE OF CYPRIAN" 
 

B a c k g r o u n d .  Cyprian of Carthage is one of the most prominent patristic figures of early Christianity. His work significantly contributed to 
the institutionalization of the episcopal office, and his martyrdom elevated him to the status of a saint. "The Life of Cyprian" is a text that has 
survived to this day and provides information about Cyprian's actions as a Christian, bishop, and martyr. In historical scholarship, there is a 
plurality of opinions regarding the authorship and originality of this text. The lack of a unanimous position on this text underscores the relevance of 
a new analysis of "The Life of Cyprian" in studying the activities of Cyprian of Carthage. The aim of this research is to identify the author, the time 
period, genre, and the substantive content of "The Life of Cyprian". 

M e t h o d s . In the research of the source, critical textual analysis was employed, utilizing a historical-comparative method to compare 
fragments of the text with other contemporary hagiographical texts from the 3rd century AD. To establish the time of writing of the source, the 
author applied a problem-chronological method. 

R e s u l t s .  The article analyzes the previous historiography related to the study of this text. The author of "The Life of Cyprian" is 
established, and several arguments supporting this position are presented. An approximate chronology for the writing of this text is determined, 
and the compilatory nature of the source is refuted. The author characterizes the genre and purpose of writing this text, provides a summary of the 
source, and assesses its informativeness. 

C o n c l u s i o n s .  The discussion among scholars revolves around the authorship and originality of the text "The Life of Cyprian." The 
author of the text is Pontius, a deacon of Cyprian, as mentioned by Jerome of Stridon. Evidence for this includes the author's distinct style, the 
complexity and coherence of the information presented in the text, as well as references to fragments of Cyprian's early works. The text is original 
and fully adheres to the hagiographical tradition of the African Church. It was written by a contemporary of Cyprian after his death, around 259 AD. 
The author of "The Life of Cyprian" aimed to sanctify the life of Cyprian of Carthage and to explain any ambiguous aspects of his episcopate. 
Biographical details unrelated to Cyprian's ecclesiastical activities are virtually absent from the text. The source is written exclusively in the spirit of 
early Christian worldview and is filled with numerous allusions to the Bible. 

 

K e y w o r d s : Society of the Ancient World, ancient Greco-Roman civilization and the Middle Ages, Christianity, Roman Empire, Carthage, 
Cyprian of Carthage, Roman Africa, hagiography, Church history, martyrdom. 

 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі  

чи інтерпретації даних; у написанні рукопису; або в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses, or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; or in the decision to publish the results. 
 


